
 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

85

ЧЕЛОВЕК И МИР 
 
 
 
 
 
 
 
 

В.И. Самохвалова 

«ЧЕЛОВЕК РАЗУМНЫЙ» В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ:  
О ХАРАКТЕРЕ ЕГО РАЦИОНАЛЬНОСТИ,  

ОБЯЗАТЕЛЬСТВАХ ЕГО МЫСЛИ  
И ОТВЕТСТВЕННОСТИ ЕГО НАУКИ 

 
Статья посвящена рассмотрению исторического развития рациональности, 

современного состояния социокультурного контекста и возникновения опасной 
перспективы отказа от рациональности как необходимого человеческого качества. 

Ключевые слова: человек; разумность как человеческое качество; перспек-
тива отказа от рациональности. 

 
The article is devoted to consideration of historical development of rationality, 

a current state of a sociocultural context and a dangerous prospect of refusal of rational-
ity as necessary human quality. 

Keywords: human; rationality as human quality; prospects of refusal of rationality. 
 
 
В настоящей статье автором ставится вопрос о характере, 

состоянии, особенностях, специфических исторических формах 
проявления того развивающегося качества (способности, свойства) 
человека, которое определило его имя и статус в названии «Homo 
Sapiens». Сам контекст, в котором живет современный человек, 
настолько сложен и противоречив, отмечен разнонаправленными 
течениями и тенденциями, что порождает вопрос о том, что же 
происходит в последнее время с самой разумностью человека – 
этим его главным видовым признаком и отличием, характеристи-
кой и своего рода местом и обязанностью в мире. Ведь именно ра-
зумность – в полноте ее понимания – позволяет осознать, оценить 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

86

и привести к согласию разнонаправленные устремления и проти-
воречивые тенденции реальной жизни, установить необходимое 
равновесие во взаимодействиях с миром. 

Одновременность существования нескольких различных моде-
лей понимания и описания мира, наличие как бы взаимоисключаю-
щих парадигм в науке и явлений в культуре, пересмотр казавшихся 
прежде незыблемыми ценностей и представлений, избирательная 
трансформация традиционных устоев жизни – все это есть «про-
странство» и свидетельство возможности разнообразия в реализа-
ции того качества человеческого мышления о мире и того характе-
ра самих мыслительных операций, которые осуществляет человек, 
познающий мир и все более активно действующий в нем. И одно-
временно – сфера приложения отличающего человека свойства 
разумности1, которое оберегает его от поспешных выводов, неоп-
равданных ожиданий, непродуманных решений, некритичного 
смешения возможности и необходимости, беспочвенных иллюзий 
и неоправданных разочарований и т.д. 

При этом свойство разумности, помогающее человеку по-
знавать мир, делать обобщения, создавать теории, содержит в себе 
некий творческий импульс2, движущий человеком, и это качество, 
включающее в себя своего рода теоретизацию поведения, творческое 
претворение разумности, опирающееся на особую подвижность пси-
хики, позволяющее реализоваться ей в сложном пространстве 
мышления о мире, определяется как человеческая рациональ-
ность. То есть высшая организация разумности, опирающейся на 
умную память, позволяющую самоопределиться в сложном про-
странстве организованного мышления о мире, жизни, себе. Разви-
тая рациональность не только предполагает определенный уровень 
психоментального развития личности, но и содержит развитое со-
циальное сознание. При различии понимания рациональности, а 
также наличии разных ее определений, данных разными мыслите-

                                          
1 Однако даже в этом пункте, как оказалось в свое время, нет единого мне-

ния. Разумность не есть исключительное свойство одного лишь человека, считает, 
например, Л.И. Зальцман (см. Зальцман, 2001, с. 186–190). Однако варианты от-
вета на данный вопрос зависят именно от того, как (на каком уровне) понимать 
разумность – как адекватность спонтанной реакции на ситуацию или способность 
рационального восприятия ее.  

2 Или, согласно Г. Башляру, «рационалистический тонус» (Башляр, 1987, c. 295). 



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

87

лями в разных научных традициях и парадигмах, выделении ис-
следователями разных ее типов и т.д., можно сказать, что рацио-
нальность человека представляет собой сложный инструмент  
в системе, где «на выходе» мы видим четко организованную и 
структурированную мысль, результирующую и оформляющую 
сложную работу всего комплекса широко понимаемых познава-
тельных возможностей человека, его способностей восприятия  
и суждения. Обычно в определениях рациональности содержатся и 
формулировки различных норм, стандартов, правил, прилагаемых 
к определению и оценке деятельности разума, а также методов и 
установок, применяемых при выработке тех или иных парадигм 
тем или иным научным сообществом. 

Если бы человек не обладал возможностью1 и способностью 
к познанию мира, он не смог бы выжить в мире, выстроить и со-
хранить свое человеческое бытие, создав (при этом и для этого) 
человеческую культуру. И именно разум стал его особым отличи-
тельным свойством и характеристикой само�й его природы. Та-
ким образом, разумность, рациональность выступают антрополо-
гической характеристикой известного нам вида человека, и от 
того, как мы понимаем и оцениваем его рациональность, лежащую 
в основе всех форм его психоментального проявления, зависит по-
нимание его деятельности, его предназначения в мире, оценка со-
стояния, содержания и направления развития культуры, науки, 
общества в целом. И именно в науке, мотивах, методах и целях ее 
развития отчетливее всего проявляется качество самой разумности 
человека, понимаемой в целостности ее когнитивно-
психологических характеристик, используемых методов и самих 
результатов деятельности, которая объединяет разноуровневые и 
разносторонние потребности и реализует их в особой области по-
знавательной деятельности, получившей название науки, которая 
родилась и сформировалась в виде специальной сферы приложе-
ния и выражения ищущего человеческого ума, став впоследствии 
одной из важнейших сфер его деятельности. Именно в науке ра-
циональность наиболее очевидным и показательным образом про-

                                          
1 В какой бы форме ее ни истолковывать – как данную (Богом), или зало-

женную (неведомыми силами или воздействиями Космоса), или случайно раз-
вившуюся (усилиями самого человека) на основе соответствующего материаль-
ного (в особенности мозгового) субстрата и требований самой жизни. 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

88

является, развивается и совершенствуется как целостная характе-
ристика мышления человека, как основной канал и инструмент 
всестороннего1 человеческого познания мира. При этом, однако, 
возможна и определенная абсолютизация разумности, сопровож-
даемая недоучетом иррациональных составляющих мышления, 
что ведет к определенной идеализации в построении картины ми-
ра, к вероятности появления в ней целеориентированных или цен-
ностноориентированных акцентов. 

И когда познавательно-творческая деятельность человека по-
лучает эту институционализацию в виде науки, а сделанные им от-
крытия становятся основой научных теорий, ложащихся в основу 
определяющих картину мира научных парадигм, проблема отноше-
ния между человеком и его знанием переходит в иную плоскость. 
Наука становится общественным институтом, удовлетворяющим 
необходимую общественную потребность, и открытия разума, ко-
торые – в своих следствиях или практических приложениях – мо-
гут содержать опасные для общества знания, к которым человек по 
той или иной причине не готов, входят в «общественный оборот» 
и начинают свою жизнь не только в умах отдельных людей, но и в 
деятельности общественных институтов. Человечество может 
быть умственно, психологически или нравственно не готово к 
применению того или иного знания, если наука уже умеет от-
крыть, но еще не умеет предвидеть последствий того или иного 
открытия или же нейтрализовать его возможное вредное воздейст-
вие либо не умеет встроить это знание в общественную практику 
без нарушения этических норм или представлений о добре и зле.  
К настоящему времени известно уже не только из фантастики или 
утопий, что научные достижения вполне могут быть использованы 
не только отдельными людьми, но и целыми социальными груп-
пами во всякого рода корыстных или каких-либо иных неблаго-
видных целях. 

Таким образом, общество должно участвовать в создании 
необходимых механизмов реализации ответственности науки, ко-
торая с неизбежностью будет все глубже вторгаться в тайны при-

                                          
1 Наука интересна еще и тем, что являет собою особый случай особого же 

характера творческого проявления человеком многогранности своих способно-
стей; научное творчество свойственно только человеку и не имеет никаких анало-
гий или подобий в иных сферах жизни или техники. 



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

89

роды и человека; может даже сложиться ситуация, когда противо-
речия между содержанием открытия и ответственностью за него и 
его последствия могут стать весьма острыми, особенно если от-
крытия оказываются несовместимы с сохранением человека как 
вида, сохранением его человеческой идентичности, сохранением 
жизни человечества на Земле. При этом проблема ответственности 
не является каким-то внешним по отношению к ней требованием. 
Ведь в культуре в целом существует целый сложный комплекс ус-
ловностей и ограничений, соблюдение которых является обяза-
тельным для человека, живущего в социуме, и свидетельствует об 
укорененности его в культуре и добровольном желании быть и 
считаться именно человеком. В этом случае предполагается, что 
ментальность человека в достаточной степени развита, чтобы  он 
умел соотносить образы мира и себя. 

В самом деле, общество не может и не должно забывать, что 
наука – не досужее упражнение чьего-то любопытствующего ума, 
а творческая в своей основе деятельность, необходимая не только 
для освоения мира, но и для возможности развития человека, и 
потому общество, в свою очередь, должно формировать опреде-
ленные условия, институты и т.п., способствующие успешному 
осуществлению этой жизненно важной для него деятельности.  
Таким образом, говоря о науке, говорят как о внутренних условиях 
формирования науки, о развитии рациональности, так и о внешнем 
контексте развития, т.е. социокультурной стратегии и ценностных 
приоритетах общества. И когда ставят под сомнение достоинства 
рационалистической парадигмы и под вопрос необходимость су-
ществования самой рациональности, то тем самым решают этот 
вопрос в пользу иррациональности, алогичности, неверифицируе-
мости знания, хаотизации практики. 

Итак, рациональность – это и качество, и способность, и сред-
ство, и характеристика как мышления человека, так и его самого. 
Все формы психоментальной деятельности человека – и внешне-
предметные, и внутренне-предметные – строятся на рационально-
сти прямо или опосредованно. В то же время при всей значимости 
рациональности она – «всего лишь» один из инструментов познания 
мира, но именно благодаря ему осознаются, формируются и оформ-
ляются – в качестве человеческих – все другие. Так, эмоциональ-
ность, нерациональность, иррациональность, внерациональность – в 
условиях уже сформированной рациональности – приобретают дру-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

90

гие, человеческие формы проявления, т.е. становятся иными в содер-
жательно-смысловом и структурно-познавательном отношении. 
Без «перевода» на рациональность все многоцветие и разнообразие 
бытия оказывается непроницаемым: невыразимым и, главное, не-
передаваемым, несообщаемым. Рациональность – это своего рода 
особое «слово» человека, с которым тот обращается в мир и с помо-
щью которого вступает с миром в диалог, ибо и миру в целом ока-
зывается нужен человек, чтобы через него проявить и утвердить 
свои законы и принципы бытия. И это – своего рода «всеобщий 
эквивалент» при обмене, т.е. при всех видах человеческой комму-
никации – от диалога с другим человеком до диалога с миром. При 
этом человек «включает» свою рациональность по собственному 
желанию, произвольно, следуя мотивам, прямо не связанным с 
жизненной необходимостью, в самостоятельно и свободно из-
бранном им направлении. 

Ментальный процесс самосознания, при котором, согласно 
И. Канту, разум организует не поступающий чувственный материал, 
а собственные впечатления, переживания и т.д., полученные от 
общения с этим чувственным материалом, есть необходимый про-
цесс организации самого себя, своей способности восприятия и 
суждения, разворачивающейся как построение и взаимодействие 
образов мира, себя (самообраза) и т.д. Иными словами, человек 
выстраивает особую идеальную реальность, корреспондирующую 
с окружающей реальностью. Рациональность – всеобщий (для всех 
представителей Хомо Сапиенс) когнитивный эквивалент, на осно-
ве которого осознаются, расшифровываются и истолковываются 
все другие возможные средства и способы проявления человека и 
результаты его познавательной деятельности. Вне необходимой 
рациональности они, в своем содержании и специфике, не могут 
быть необходимым образом оформлены и коммуницируемы и тем 
самым, следовательно, не получают надлежащего общественного 
и общественно значимого бытия. 

И если прежде (в течение нескольких столетий) под рациона-
лизмом понимали, как правило, философию с характерной для нее 
тенденцией объяснять мир и человека из чистого, т.е. логического 
разума, то ныне этот термин используют расширительно, именуя 
рационализмом целостную научно-методологическую традицию, 
включающую в себя различные по времени исторические формы 
рационалистического миропонимания и истолкования – позити-



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

91

визм, неопозитивизм, логический позитивизм, постпозитивизм, 
сциентизм, т.е. всю совокупность направлений, объединенных оп-
ределенным сходством (но не одинаковостью) способа и метода 
понимания и описания мира. Можно, как уже говорилось, выде-
лить более десятка разных значений слова «рациональность» и тем 
самым определить различие смыслов производного от него слова 
«рационализм». Поэтому существуют и разные типы рационально-
сти, и разные формы рационализма, объединяющие собой различ-
ные сообщества ученых… 

В свое время мыслительное отделение человека от мира – 
произведенное французским философом Р. Декартом1 в целях обо-
значения особого статуса человека как мыслящего субъекта, 
имеющего столь же особое предназначение в мире и потому обла-
дающего познавательной свободой относительно остального мира 
как объекта, – потребовало определиться с проблемой рационали-
зации как адекватного приема и как разумно обоснованной и орга-
низованной деятельности. Однако само это разделение мира на 
действующего субъекта-человека и пассивный объект-мир, до-
вольно активно осмысливаемое в последующие века, было впо-
следствии абсолютизировано и превращено в жесткую оппозицию, 
как бы закрепившую онтологическое противостояние ее членов. 
Декарт своим стремлением определить рациональность как спо-
собность привести прежде нерационализируемое к рациональным 
формам – что позволяло объяснить мир, поняв его с точки зрения 
науки, в отличие от ненаучных форм его познания, – хотел тем 
самым как бы приблизить человека к Богу, субстанции бесконеч-
но-вечной, в отличие от пассивной смертной природы, которую 
активный человек имел право подчинить своему разуму и воле. 
Этот его введенный для удобства познания мыслительный прием 
также впоследствии был гипертрофирован, и лишенная какой-либо 
активной субъективности природа оказалась подчинена механиче-
ским законам. Да и сам Декарт неоднократно в той или иной фор-
ме отмечал, что как солнцу все равно, что освещают его лучи, так 
и разуму – обращаться ко всем сферам и предметам бытия (Декарт, 
1989, с. 78). Вспомним также, что еще со времен Сократа, считав-
шего само изучение природы делом недостойным, в западной 
                                          

1 Р. Декарт, деятельность которого относится к первой половине XVII в., 
считается, как известно, родоначальником новоевропейского рационализма. 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

92

культуре – впитавшей в себя впоследствии и христианские взгля-
ды на природное как основу греховного – существовало некоторое 
пренебрежительное отношение к природе как лишенной духовно-
сти; постепенно это превратится в чувство отчужденности человека 
от мира, породив в том числе и проблемы экологического порядка. 

Действительно, рациональный стиль мышления считается 
преимущественно европейским, характерным для западной мен-
тальности и вообще западной культуры. Восток не знает оппози-
ций «объект – субъект», «природа – дух», для него истина не яв-
ляется чем-то постоянным, застывшим, она видится ему как 
подвижная сложная мозаика текучих связей и отношений, состав-
ляющих предмет на данный момент. Личность как таковая не при-
сутствует отдельно от мира, но растворена в нем и познает мир 
изнутри, не искажая знания отсубъектными реакциями и пережи-
ваниями. Внешнему европейскому типу мышления, обращенному 
на мир и реализуемому в терминах и схемах логики, Восток про-
тивопоставляет внутренний тип мышления, когда мир познается из 
внутренних интенций, из интуиций, рождающихся при слиянии 
сознания с миром. 

В Европе рационалистическая традиция с ее представлением 
о том, что подлинно научным мировоззрением может быть только 
рационалистическое, а достоверно научным – только знание, которое 
может быть подтверждено, проверено в воспроизводимом опыте, была 
продолжена в эпоху Просвещения (Д. Юм, И. Кант, Г.В.Ф. Гегель и 
другие). Успехи науки и утверждение в ней материалистических 
воззрений подкрепили подобные установки, и в результате сфор-
мировалось позитивистское мировоззрение, сложившееся и офор-
мившееся в начале XIX в. и окончательно укрепившееся к его концу 
и началу ХХ в. Развитие наук, достижения научно-технического 
прогресса укрепили позиции рационализма и логицизма, не остав-
ляя места для идеалистических представлений прошлых веков и 
утверждая позитивизм в науке и философии. Методологической 
базой наук, развивающихся в русле позитивистской парадигмы, 
становится сциентизм. Абсолютизируя социальную и мировоз-
зренческую роль научно-технического знания, сциентизм перено-
сит методы точных и естественных наук, которые считает универ-
сальными, на все остальные науки и на философию. С позиций 
сциентизма всякая деятельность есть прежде всего деятельность в 
той или иной мере познавательная – будь то философия, искусство 



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

93

или управление обществом. Как в той или иной форме, но неиз-
менно отмечалось (и в определенном смысле отмечается по-
прежнему) философами самых разных направлений, все, что появ-
ляется в мире, наука незамедлительно стремится превратить в свой 
предмет (разный и по-разному). В конечном счете случается, что 
интересы науки порой начинают вступать в противоречие с тради-
ционными гуманистическими ценностями, поскольку наука не 
подчиняется заповедям добра и зла и ее нельзя считать ответст-
венной за последствия ее собственных выводов и открытий. 

Идеология рационализма с ее тенденцией объяснять мир и 
человека из чистого, т.е. логического разума, от философии XVII в. 
распространяясь и на ХХ в., образовала целостную рационалисти-
ческую традицию, объединяющую различные исторические формы 
рационалистического миропонимания и истолкования – позити-
визм, неопозитивизм, логический позитивизм, постпозитивизм, 
сциентизм, – поскольку все эти направления объединены способом 
и методом понимания и описания мира. Несмотря на высшие 
оценки разума и рациональности, сам этот способ объяснения мира 
был в основном мотивирован лишь задачей познания мира в целях 
подчинения его воле и интересам человека. Этот прагматистский 
подход к пониманию отношений между человеком и миром поро-
дил и господствующее однолинейное и количественное понимание 
прогресса, благодаря чему человек и в практической сфере закре-
пил то мыслительно-психологическое противостояние миру, которое 
первоначально было теоретической формулировкой само�й воз-
можности процедуры познания. Опыт и эксперимент, пришедшие 
в науку более поздних веков, расширили пространство и возмож-
ности освоения мира, в то же время абсолютизация разума означа-
ла и абсолютизацию науки в качестве единственно возможного – в 
своей достоверности – способа познания мира. 

Постепенно обнаруживавшаяся недостаточность рациона-
лизма в постижении и объяснении мира, который в своем развитии 
и своей возрастающей сложности оказался не охватываем лишь 
логикой и расчетом, стала проявлять себя уже на фоне постепен-
ного оскудения чувственной сферы; сциентизм, на котором строи-
лась научная картина мира, полностью «освободился» от метафи-
зики; самодовольное и ограниченное позитивистское мировидение 
было абсолютно равнодушно к индивидуальному человеческому 
существованию. Отчетливые симптомы дегуманизации стали видны 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

94

во всей метакультуре, порожденной многоликим позитивизмом.  
В созданной наукой картине мира человек окончательно закрепился 
в качестве своего рода механизма среди прочих механизмов, что 
привело к «рациональному упрощению» всей системы взглядов на 
самого человека и его мир, явившись объектом критики со стороны 
таких разных философов, как Н. Бердяев и М. Вебер, О. Шпенглер 
и Т. Адорно, а также и многих других. Естественно-научный догма-
тизм, которого не мог отрицать и известный французский ученый-
рационалист Г. Башляр (Башляр, 1993, с. 98), оказывался и субъек-
тивной, и объективной помехой для дальнейшего проникновения 
мысли в глубину познания мира. Необоснованные претензии разума 
привели к тому, что, как отмечал Г.П. Федотов, слово «рациона-
лизм» стало одним из самых употребительных бранных слов совре-
менности (Судзуки, 1990, с. 37). В свою очередь, О. Конт, Г. Спенсер, 
Дж.Ст. Милль и многие другие мыслители надеялись, что развитие 
наук сможет изменить мир, избавить общество от социальных 
противоречий, а умного образованного человека – от недостатков, 
свойственных прежнему человеку. Их взгляд на процесс познания 
как на процесс универсальный позднее станет основой распростра-
нения сциентистского убеждения в том, что одни и те же научные 
методы возможны при изучении не только природы, но и общества, 
а также человека. Энтузиазм ученых и философов долгое время (вто-
рая волна позитивизма – К. Пирсон, А. Пуанкаре, А.А. Богданов) по-
зволял видеть в науке универсальное средство переустройства 
жизни на лучших, разумных началах. И хотя по-прежнему утвержда-
ется, что «быть человеком означает быть рациональным» (Лири, 
2002, с. 136), однако все более определяющийся сложнокомплекс-
ный характер познавательной деятельности, требования к по-
знающему субъекту начинают приобретать разное содержание, 
разный смысл (третий этап позитивизма – Л. Витгенштейн, 
К. Гёдель, Р. Карнап). 

Уже к концу ХХ в. стала очевидной прежняя недостаточ-
ность рационалистической парадигмы – и внутренняя, и внешняя. 
Внутренняя недостаточность выявилась, например, вследствие 
того что сама наука обнаружила чрезвычайно сложную и во мно-
гом необъяснимую (на современном уровне знания) мерность мира, 
что отнюдь не укладывалось в прежние рамки «достоверно выде-
ленного и обозначенного» материального бытия и логики его по-
знания. Мир обнаружился как многомерный, сложно организован-



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

95

ный, бытие которого не фиксируемо только лишь рациональным 
познанием; само же рациональное познание – как лишь один из 
возможных способов познания мира – не обладает ни единствен-
ностью, ни абсолютностью. Кроме того, очевидный кризис самой 
прежней идеи рациональности в современном сознании связан не 
только с «недостаточностью» его в современной ситуации расши-
рения познания, но и с размыванием самих критериев рациональ-
ности научного познания, с одной стороны, и одновременно с су-
жением определения рациональности – с другой, когда, например, 
противоположное начинает пониматься не как дополняющее (при 
определенных обстоятельствах), но только как противоречащее 
(отрицающее). Открывающаяся науке сложность мира, его «мно-
гореальность» и многомодельность потребовали полипарадиг-
мальности его понимания, открытости видения и непредвзятости 
изучения; интуиция, опыт мистических переживаний, сверхчувст-
венное или внерациональное видение предстали как полноправные 
дополняющие способы восприятия, понимания и представления 
оказавшегося столь сложным мира. Терпимость же к иному необ-
ходимо должна была сопровождаться четкостью понимания при-
родой и сущностью различий в разных парадигмах… 

Внешняя же – и усиливающаяся – недостаточность рацио-
нального способа познания при объяснении современного мира 
стала обнаруживаться в контексте (а также и в результате) практики 
двух главных культурных парадигм современности – массовой 
культуры и постмодернизма, способствующих возрастанию в соз-
нании современного человека иррациональной составляющей. 
Прежний рационализм теснится не столько так называемой новой 
рациональностью, о которой заявляет постмодернизм, и не разви-
тием и расширением самого понятия рациональности, оправдан-
ным расширением познавательной и исследовательской практик и 
новыми техническими возможностями, сколько уже, к сожалению, 
новым (пострациональным) иррационализмом. Таким образом, 
рациональность становится одновременно и одиозной (претенци-
озной), и ослабленной, что понятно в контексте как разрушения 
адекватного научного контекста в условиях усложняющегося мира, 
так и отказа от тонких практик различения, предполагаемых самой 
парадигмой... 

Одиозность подобной рациональности обнаруживается в 
усиленном узко толкуемой рациональностью позитивистском од-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

96

номерном мировосприятии, изгоняющем из видения мира всякую 
метафизику, отрицающем возможность всякой трансценденции, в 
недооценке духовной составляющей природы человека, в общем 
настрое, враждебном известной спонтанности творчества, которое 
и само в современном контексте утрачивает адекватную глубину и 
истинную самобытность (что составляет особый большой вопрос и 
тему отдельного рассмотрения). С другой стороны, слабость совре-
менной рациональности проявляется в том, что она оказывается не в 
силах решить те проблемы, которые сама же породила. Например, 
как быть с признанием истины инструментальной ценностью, кото-
рая вненравственна? Таким образом, все отчетливее ощущаемая и 
по-разному оцениваемая недостаточность рационализма вызвала 
его критику не только с позиций представителей разных видов ир-
рационализма (что неудивительно), но и с позиций самого рациона-
лизма, в частности Т. Куна, П. Фейерабенда и других представите-
лей постпозитивизма, считающих, что даже в науке разум не 
может и не должен быть всевластным и должен подчас оттеснять-
ся или устраняться в пользу других побуждений – как способ, как 
характеристика, как ценность. Человек, конечно, не может быть 
свободен, отказавшись от разума; но он и не сможет быть разумен, 
отказавшись от свободы. По мнению математика В. Лефевра, но-
вое время должно бы породить и новый тип ученого, творческий 
дух которого в космическом веке не душили бы условности и 
барьеры искусственных требований1. В самом деле, рациональ-
ность и научность, которые в прошлом веке практически совпада-
ли, ныне, с развитием техники, отчетливо обнаруживают свою не-
тождественность, расходясь в определении истины, цели, метода... 

Таким образом, именно разумом человека оказались порож-
дены проблемы, которые в XXI в. стали способны поставить под 
вопрос и идентичность человека как вида, и существование чело-
вечества как рода? Но чем иным, если не разумом, они и должны 
быть решены? Однако наряду с попытками серьезного анализа на-
зревших проблем общество столкнулось с отрицанием рациональ-
ности как таковой со стороны течения постмодернизма, представи-
тели которого критиковали и науку, и прежнюю рациональность, 
претендуя на то, что способны предложить рациональность новую, 
                                          

1 Представляется, что данное положение В. Лефевра (Лефевр, 1996) об  
искусственных требованиях звучит и в настоящее время чрезвычайно актуально. 



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

97

адекватную времени. Так, в частности, был подвергнут критике 
(М. Фуко, Ж. Делёз) схематизм устаревших и «грубых», по мнению 
представителей постмодернизма, бинарных оппозиций (известных 
еще из логики Аристотеля), с помощью которых мир опознавался 
в его качественной определенности: «добро – зло», «истина – 
ложь», «горькое – сладкое» и т.д. Выступая против неизбежного 
упрощения как мыслительного приема, позволяющего описать ка-
чественное многообразие мира, постмодернисты размыли сам 
принцип организации понимания и познания, известный с древно-
сти и являющийся своего рода универсальным. Так, китайская мо-
нада «инь-ян» при всей ее внешней простоте позволяет исчерпы-
вающим образом описывать мир и динамику его движения в 
изменениях и превращениях. В частности, эта простая схема по-
зволяет определить три разных модуса понимания отношений в 
мире: во-первых, можно принять и то и другое одновременно, 
обеспечив известный плюрализм взгляда на мир; во-вторых, можно 
принять их единство, интегративное видение мира; в-третьих, мож-
но выбрать лишь один из двух членов оппозиции, сделав его веду-
щей ценностью (во всяком случае, на время). Постмодернисты на 
практике выбирают четвертый вариант, размывая качественное про-
тивостояние членов оппозиции, делая целое как бы однородно-
бескачественным. При этом не только утрачивается качественная 
определенность характеристики предмета, но и исчезает внутренняя 
его динамика, будучи заменена смысловой энтропией. 

В постмодернизме разрушается также представление о «скучной 
норме», будучи заменено утверждением о естественности ее изме-
нения, о ложности всяких представлений о норме вообще. Исчез-
новение всякой грани между нормой и ненормой, вплоть до откро-
венной патологии, отчетливо прослеживается не только в их 
теоретических установках, но и в их художественной практике. 
Это в постмодернизме называется обогащением смысла. Отверг-
нув известную императивность культуры, они отказались и от ее 
необходимой упорядоченности. Возможно, когда ни у чего нет ни 
образа, ни формы, ни нормы, это можно принять за свободу – но 
либо до разоблачения пустоты, т.е. на время, либо такая подмена 
оказывается в целом разрушительна. Постоянная и принципиаль-
ная апелляция не к норме, но к ее изощренным искажениям при их 
восприятии не проясняла предмет, но заставляла сознание брести 
тупиковыми лабиринтами по ризомам подсознания. Фактически 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

98

постмодернизм предлагает выход из кризиса, который заводит в 
тупик, ибо навязываемый им тотальный отказ от всяческих оппо-
зиций и бинарных схем, отрицание всяких дихотомий приводят к 
исчезновению определенности в понимании мира, т.е. к исчезно-
вению качества понятий и вещей. 

Поэтому то, что привело, например, к постмодернистской 
иллюзии освобождения от «устаревших» схем, было в действи-
тельности отказом от принципа разумности как такового и лишь 
видимостью «новой рациональности», которая, в свою очередь, 
стала причиной исчезновения самой определенности в понимании 
мира, где «подверглась» исчезновению качественная определен-
ность как вещей, так и понятий. Мир утрачивает с трудом достиг-
нутую определенность очертаний и связность, превращаясь в хаос 
локусов, случайно соединенных и случайно выхватываемых столь 
же необязательной деятельностью хаотического сознания. Лишение 
мира качественной определенности, лишение мышления вырабо-
танной практикой логической его связности означало исчезновение 
критериев для познания и оценки действительности, тем самым к 
релятивизации мира и утрате познанием ценностных оснований. 
Мир опять, хотя и по-новому, предстал как непознаваемый… 

В результате у современного человека мы видим уже де-
формацию способности к выстраиванию единой и непротиворечи-
вой картины мира и как результат – деформацию способности к 
выстраиванию долгосрочных перспектив собственного поведения 
в мире, неспособность к общему планированию своей деятельно-
сти (что мы можем наблюдать в хаотических всплесках разнона-
правленной и неупорядоченной деятельности современного чело-
века). В целом оказался создан как бы «оппозиционный» космос – 
искусственно усложненный, произвольный и бессвязный постмо-
дернистский хаосмос. Само же сознание, погруженное в «виде-
ния» полумифа-полуобморока, становится повышенно внушаемым 
и легко управляемым. 

Неоднозначное воздействие на сознание, на характер и со-
держание мышления оказывает ставший популярным в современ-
ной культуре способ объяснения, представления и оправдания ми-
ра в виде мифа. Современные социальные стратегии, поставившие 
себе на службу науку и искусство, с их помощью конструируют 
своеобразные системы упрощенных представлений об обществе, в 
котором все причины объясняются с помощью вульгаризированного 



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

99

фрейдизма. Миф, судьба которого похожа на судьбу рационализма, – 
понятие весьма многозначное. Но если первоначально миф служил 
средством познания и (возможного) объяснения (неизвестного) 
возникновения мира, его устройства и действующих в нем сил, то 
современный миф, специально выстроенный с помощью техник 
прагматизма и бихевиоризма, призван прежде всего оправдать 
существующий в мире социальный порядок и создать условия для 
сохранения и воспроизведения этого порядка. Создавая вымыш-
ленную картину мира, выглядящую как настоящая, современный 
миф подменяет реальность, формируя нужное поведение. Таким 
образом, если постмодернизм, как говорилось, создает свой хаос-
мос, то современное массовое искусство через фабрикуемые мифы 
создает собственную «космогонию» и «космологию», облегчаю-
щие управление «объясненным» обществом. С этой целью возрож-
дается и стимулируется мифологическая составляющая массового 
сознания. 

Помимо философско-теоретических причин, определивших 
ревизию понятия рациональности в постмодернизме, существует и 
сложившаяся непосредственная практика воздействия, способст-
вующая процессу разбалансировки сознания и актуализации в ко-
нечном счете деятельности подсознания, нарушая выработанные 
человеком культурные связи между рациональным и иррацио-
нальным. В этом направлении активно действует и, казалось бы, 
заявляющий о своей программе, противоположной постмодерниз-
му, масскульт, на самом деле другими способами, другим ком-
плексом провокаций действующий в том же направлении разба-
лансировки сознания, разложения логики мышления. В результате 
принципиально снижается культурный уровень массовой аудито-
рии, приучаемой к упрощенным схемам вместо познания, разными 
способами воздействия ей навязывается новый изощренный ирра-
ционализм, к тому же отягощенный патологиями, извращенными 
переживаниями и т.п., но при этом часто компрометируется сама 
творческая свобода, в частности озарение, спонтанность1 и т.п., 

                                          
1 Тенденциозное извлечение из необходимого контекста восточных техник 

отдельных экзотических мистических терминов, неорганичность самого переноса 
их в принципиально иную и иначе создаваемую картину мира, на иную психо-
культурную почву отнюдь не означали оживления диалога культур, но явились 



 
В.И. Самохвалова 

 

 

100

под видом которых оправдываются произвол, агрессивность, от-
клоненное поведение вплоть до неконтролируемого. При этом сам 
массовый человек – это по сути человек позитивистский, характе-
ризуя которого, И. Ильин пишет: «Главный орган его – чувствен-
ное восприятие, обработанное плоским рассудком. Духа он не ве-
дает, над религией посмеивается, в совесть не верит… Зато верит в 
технику, в силу лжи и интриги…» (Ильин, 1993, с. 18). Именно 
подобный настрой духовно сплачивает массовых – в большинстве 
своем поверхностных, посредственных, самодостаточных в своей 
ограниченности людей. Формирование тотальной потребительской 
позиции и потребительской психологии определяет некоторую их 
агрессивность в отношении всего, что может потребовать от них 
усилия – мыслительного, творческого, общественного. 

В самом деле, уже с начала ХХI в., который еще более уси-
лил и обострил проблемы, порожденные человеком ранее, совре-
менный человек столкнулся с вызовами (в большинстве сам же и 
породив их), аналогичных которым ранее не было. И оказались 
они порождены не экологической ситуацией и не какими-то дру-
гими последствиями недальновидной практики человека, но самим 
его разумом, будучи обязаны своим возникновением способу его 
функционирования. Это не означает, что разум человека стал на-
столько силен, но скорее говорит о том, насколько он, будучи не-
совершенен, может порой выступать одновременно и самоуверен-
но, и претенциозно, и безответственно. И здесь главная проблема – 
в обнаружившейся слабости и недостаточности его для адекватно-
го решения возникающих актуальных проблем в силу укрепляю-
щегося иррационализма, о котором можно сказать, что он может 
быть не только теоретическим, но и массово-бытовым. Разум –  
действительно только инструмент познания, который в равной ме-
ре может быть применен как на пользу, так и во вред человеку.  
В то же время разуму нельзя положить какие-либо пределы, гра-
ницы в его свободно осуществляемой деятельности: познание – 
это фактически сложноорганизованная рациональная, имеющая 
безусловное, инстинктивное обоснование и адаптационный смысл 
деятельность человека в целях его приспособления к миру и вы-
живания в нем. Дальнейшее развитие человека делает эту деятель-
                                                                                           
лишь претензией на «расширение сознания» путем некритического и некомпе-
тентного заимствования, что не могло не иметь неадекватных последствий. 



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

101

ность разумной и специализированной, называя ее наукой. Однако 
в настоящее время сложившийся контекст оказался таковым, что 
неожиданно потребовалось вмешательство религии, чтобы возвра-
тить представление о нормах и безусловных ценностях, вернув 
мировоззрению человека необходимое ценностное измерение…  

В чем же недостаточность рациональности, какой она сфор-
мировалась на настоящий момент? Представляется, что, во-первых, 
в ее «горизонтальности», когда, возрастая и усиливаясь количест-
венно, она пренебрегла вертикалью духовности, дающей подлинное 
объемное измерение человеческому бытию, в результате чего ра-
циональность оказалась отделена от духовно-нравственного со-
держания доминант, управляющих подлинным развитием, а не 
просто линейным прогрессом. И, во-вторых, в возрастающей без-
ответственности, когда наука увлекается собственными возможно-
стями и перестает думать о последствиях, когда она, подобно «ис-
кусству для искусства», развивается по модели когнитивной 
деятельности, отделенной от этики, нравственности, социальной 
ответственности. И если даже искусство для искусства не всегда  
и не совсем безразлично для общества, то развитие науки из себя и 
для себя может, как уже подчеркивалось, представлять опасность для 
самого выживания общества и здоровья человека. Человек, к со-
жалению, так и не научился до конца соразмерять свои силы со 
своими возможностями, свои дела – с их результатами и следст-
виями; он, как неумелый ученик чародея, вызывает силы, которы-
ми не умеет управлять, процесс развития которых не может кон-
тролировать, результат действия которых не способен предвидеть. 
Вследствие подобных причин и обстоятельств сама культура в це-
лом переживает определенный кризис, ибо скорость изменений в 
ней оказалась такова, что произошел резкий разрыв между про-
шлым и настоящим. Целостная структура распадается, ибо из нее 
изымаются не просто составные элементы или блоки, но целые 
уровни, более того, выдергиваются те скрепы, которые считаются 
основаниями культуры вообще и не менялись на всем протяжении 
ее существования. Это – признак уже общего цивилизационного 
кризиса, являющегося следствием того, о чем сказал Р. Генон: «Со-
временный человек, вместо того чтобы стремиться подняться к ис-
тине, хочет ее опустить до своего уровня…» (Генон, 2004, с. 235), 
забывая при этом, что истина не есть продукт человеческого духа, 
она как таковая существует независимо от нас, и мы можем и долж-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

102

ны ее только познавать… Относительный разум, приложимый к 
относительной области, делает релятивизм единственным логиче-
ским завершением рационализма (Генон, 2004, с. 224–225). 

Каким же видится вектор изменения и развития человече-
ской разумности? И возможна ли дальнейшая эволюция самого 
человека – как соединяющего в себе два начала, две природы, ко-
торые должны быть уравновешены, – без учета наличия такого 
качества, как разумность, и качества самой его разумности? Имен-
но разумность позволяет осознать, оценить и привести в равнове-
сие разнонаправленные устремления, смутные побуждения и про-
тиворечивые импульсы внутренней природы человека. Человек в 
равной степени есть и творец культуры, развивающей духовное 
начало, которое облагораживает непрерывно творимый человеком 
продукт. Но он же есть и творец цивилизации, увеличивающей 
комфортность бытия, приводящей к разрастанию материального, 
часто за счет вытеснения духовного. Наука как преимущественная 
сфера рациональности, культивируемой и организованной для це-
лей познания мира, позволила человеку добиться многих матери-
альных успехов. В то же время абсолютизация точного, но как бы 
обездушенного познания привела к засилию в мировоззрении, в 
картине мира, в сознании жестких рациональных схем, которые 
как бы исключили реального человека из механизированного и 
четко функционирующего по определенным схемам мира, оставив 
его наедине с самим собой. Ибо государство и общество самоуст-
ранились из сферы адекватного управления наукой и образованием. 
Тогда как опыт новой реальности конца ХХ в. и уже ХХI в. требует 
новой рациональности для выражения этого нового опыта, для его 
осмысления и упорядочения. 

При этом средства массовой информации, кино, реклама ведут 
активное наступление на способность человека разумно мыслить, 
навязывая примитивные бихевиористские схемы поведения. Можно 
сказать, что современный социокультурный контекст в целом весь-
ма мало способствует развитию разума, оказывая на него скорее 
деформирующее, дезинтегрирующее, дезориентирующее и в целом 
деструктивное воздействие. Иными словами, ныне проблема рацио-
нальности становится как никогда актуальной, выходя даже за пре-
делы отдельных обществ (государств), встраиваемых в единую па-
радигму потребительства, бездуховности и некомпетентности. И эта 
тенденция настолько серьезна, что некоторые наиболее пессими-



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

103

стически или алармистски настроенные исследователи говорят даже 
о прогрессирующем угасании разума. 

Ведь если довести указанную тенденцию до логического 
конца, то окажется, что и вообще объективная действительность 
способна фактически как бы раствориться во множестве ее субъек-
тивных картин. Объективных истин не существует, ибо каждый 
человек единственен в своем роде и всегда прав в рамках своей 
собственной картины мира. И опять мы приходим к мысли о не-
проницаемости действительности и, значит, о ее непознаваемости? 
Субъективные проекции объективной реальности могут быть 
сколь угодно интересны, однако устранение идеализированного 
образа реальности влечет за собой отрицательные последствия не 
только для науки, но и для культуры в целом. Размывается общее 
представление о действительности, возникают трудности с по-
строением единой и непротиворечивой картины мира. Избыточный 
и неоправданный субъективизм – не столько творческого, сколько 
произвольного-деструктивного плана – становится доминирующей 
основой и содержанием художественной практики. Попытка пре-
одолеть возникший кризис рациональности с помощью «новой 
рациональности» постмодернистов, породившей стаи (или стада?) 
«симулякров», которые из «ризом подсознания» провокационно 
угрожают массовыми символическими флешмобами устроить 
прессинг рациональности по всему культурному полю. 

Прекратилась ли или может быть продолжена – уже как на-
правленная – «человеком разумным» собственная эволюция? Пре-
терпевает ли изменения сама человеческая природа в связи с изме-
нением характера рациональности человека? Человечество как 
род, может быть, и не прекратится с угасанием разума, но это бу-
дет уже другой вид человека, и неизвестно, как, по какому признаку 
будет найдено ему имя. Не станет ли он именоваться не «человек 
разумный», а «человек разрушающий»? На взгляд знатока и попу-
ляризатора учения дзэн Д.Т. Судзуки, интеллект выполняет массу 
разных функций в нашей повседневной жизни, вплоть до разру-
шения гуманистических ценностей и стирания индивидуальности. 
Но, будучи полезным, он не решает глубинных вопросов жизни и 
смерти, а встречаясь с ними, обнаруживает свою ограниченность 
(Судзуки, 1990, с. 73). Действительно, рационализм в целом, как и 
интеллект, имеет и недостатки, и ограничения, однако в современ-
ной ситуации реальность такова, что борьба с рационализмом ока-



 
В.И. Самохвалова 

 

 

104

зывается борьбой с разумом. Оправдание иррационализма, его ин-
ституционализация (посредством ли теоретических изысканий или 
же с помощью воздействия безмыслием массового искусства) раз-
рушает в человеке сами навыки мышления, способность и привыч-
ку осмысленно относиться к окружающему, к жизни. Поэтому отказ 
от рационализма становится разрушением осмысленности бытия, 
которое в его реальной полноте может остаться непроницаемым, а 
само понятие объективной реальности может как бы раствориться 
во множестве самых разных и разно толкуемых (если не окажется 
разрушена сама эта возможность) субъективных реальностей. 
Особенно если мы учитываем, что современный человек в своей 
субъективной реальности может пребывать одновременно во мно-
жестве образующих ее ситуативных «подреальностей»: материаль-
ной, идеальной, виртуальной, трансцендентальной, имагинальной, 
виртуальной, даже психоделической, которую выделяют, например, 
С. Гроф, Т. Лири, и т.д. Поэтому для человека становится совер-
шенно необходимо для сохранения его адекватности правильно 
соотносить эти реальности, грамотно судить о них и оценивать, 
чтобы соответственно строить свое поведение. Расширение понятия 
рациональности не есть отказ от нее, это приобретаемое на ее ос-
нове умение ориентироваться в усложняющемся мире. Так, наряду 
с традиционной «закрытой» (признанной) рациональностью, по-
нимание которой опирается на определенные требования, когни-
тивные правила и установки, выделяется и рациональность «откры-
тая», где становится возможна любая эвристичная деятельность 
мысли, осваивающей новые мыслительные пространства без огляд-
ки на те или иные принятые методологии исследования. Подобная 
открытая рациональность не остается таковой навсегда, ибо ее со-
держание, будучи освоено, «переходит» на территорию закрытой 
рациональности, а открытая остается открытой для нового знания 
и для новых методологий. Таким образом, рациональность как та-
ковая не исчерпала себя, она лишь ощутила тесноту тех традици-
онных рамок-парадигм, в которых пребывала долгое время. Посе-
му приобретает популярность точка зрения, согласно которой 
человечество достигло такого уровня биологического и интеллек-
туального развития, когда оно само становится способно отвечать 
за собственную эволюцию. Для этого человек должен осознать как 
свои бескрайние возможности, так и объективные ограничения своей 
человеческой природы, а также свою ответственность за осуществ-



 
«Человек разумный» в современном мире 

 

 

105

ление этих возможностей, их последствия для мира. Как утверж- 
дал в свое время Вл. Соловьев, в своем самоограничении человек 
отрекается не от своей личности, но от своего эгоизма. Или, как счи-
тает А.Г. Маслоу: «Человечество должно стать лучше, иначе оно 
окажется стертым с лица земли», поэтому «проблему создания хо-
рошего человека можно с уверенностью назвать проблемой само-
эволюции человека. Нам необходим такой человек, который был 
бы ответственен за себя и свое развитие…» (Маслоу, 1997, с. 32). 
Для этого, как мы понимаем, необходим сознательный человек, 
способный разумно и творчески выстраивать представление о мире 
и своем месте в нем, рационально выстраивать свою жизнь и свою 
деятельность. 

И здесь можно добавить, заключая наше рассмотрение. Аль-
тернативой этой возможности (скорее необходимости) может быть 
лишь такая: если человек не осозна�ет своей собственной челове-
ческой ответственности, если не сможет восстановить разумность 
или сформировать новую форму рациональности, утратит способ-
ность творить и развивать свой разум, не станет ли в этом случае 
неизбежностью выстраивание уже иной последовательной линии: 
человек разумный – человек постразумный – человек постсоциаль-
ный – а потом и вовсе постчеловек? 

 
 

Список литературы 
 

1. Башляр Г. О природе рационализма // Феномен человека: Антология. – М.: 
Высшая школа, 1993. – С. 96–107. 

2. Башляр Г. Новый рационализм. – М.: Прогресс, 1987. – 376 с. 
3. Генон Р. Традиционные формы и космические циклы: Кризис современного 

мира. – М.: Беловодье, 2004. – 302 с. 
4. Декарт Р. Соч. в 2 т. – М.: Мысль, 1989. – Т. 1. – 654 с. 
5. Зальцман Л.И. Можно ли считать разумность видовым признаком? // Совре-

менная картина мира: Формирование новой парадигмы. – М., 2001. – Вып. 2. – 
С. 182–200. 

6. Ильин И. О грядущей России: Избранные статьи. – М.: Воениздат, 1993. – 368 с. 
7. Лефевр В. Космический субъект. – М.: Ин-Кварто, 1996. – 179 с. 
8. Лири Т. Семь языков Бога. – М.: Янус, 2002. – 224 с. 
9. Маслоу А.Г. Дальние пределы человеческой психики. – СПб.: Евразия, 1997. – 430 с. 
10. Судзуки Д.Т. Лекции по дзэн-буддизму. – М.: Ассоциация молодых ученых, 

1990. – 112 с. 
 


